
Teoría Del Reconocimiento: Aportaciones a La Psicoterapia1

Jose Ramon Boxo Cifuentes12

1 Hospital Universitario Virgen de la Victoria.Universidad de MAlaga. MAlaga. EspaAa3

Received: 14 December 2013 Accepted: 1 January 2014 Published: 15 January 20144

5

Abstract6

Based on a statement of the essential concepts that are part of the theory of recognition, we7

investigate its connections with various psychotherapeutic approaches sources. Then reflect on8

certain risks in its application to propose finally a structure interview based on their9

contri-butions.10

11

Index terms— self-esteem, recognition, psychotherapy.12

1 Introducción13

a teoría del reconocimiento expresa la nueva base normativa mediante la cual Axel Honneth desarrolla la categoría14
de reconocimiento como la tensión moral dinamizadora de la vida social. El concepto de reconocimiento implica15
que el sujeto necesita del otro para poder construir una identidad estable y plena. La finalidad de la vida16
humana consistiría, desde este punto de vista, en la autorrealización entendida como el establecimiento de un17
determinado tipo de relación consigo mismo, consistente en la auto-confianza, el auto-respeto y la auto-estima.18
La identidad se fundamenta en la conciencia de sí mismo con que cuentan los elementos del sistema humano19
de relaciones intersubjetivas que, a diferencia de sistemas de otra naturaleza, se componen de personas y estas20
existen en el sentido que le atribuye Todorov cuando plantea la distinción entre ser, vivir y existir, a saber: la21
pulsión de ser la compartimos con toda la materia; la pulsión de vivir, con todos los seres vivos; pero la pulsión22
de existir es específicamente humana. Atribuye cualidad de cósmico al nivel de ser, de animal al de vivir y de23
social al de existir. Para los animales la vida predomina sobre la existencia, mientras que para el ser humano es24
lo contrario (1). La identidad, condición más o menos estable del self, depende en definitiva del reconocimiento,25
acontecimiento relacional de identify-cación y validación.26

Tres esferas de necesidad y conflictividad Irene Comins plasma el cierto acuerdo que existe hoy en día para27
distinguir tres fases de relación práctica consigo mismo a partir del cual se deducen las tres esferas de necesidad28
y conflictividad que distingue la teoría del reconocimiento (2): 1. Hay un primer nivel de auto-relación. En29
éste los sujetos se refieren a sí mismos de tal modo, que conciben sus necesidades físicas y sus deseos como30
parte articulable de la propia personalidad. La auto-confianza es la expresión de una correcta auto-relación del31
individuo en este nivel. 2. La segunda forma de auto-relación práctica consiste en la conciencia de ser un sujeto32
moralmente responsable de sus propios actos. De este nivel depende el auto-respeto. 3. La tercera forma de33
auto-relación se manifiesta en la conciencia de poseer capacidades buenas o valiosas. Esta conciencia genera la34
auto-estima. La auto-confianza, el auto-respeto, la autoestima serían respectivamente los distintos valores que35
favorecerían una correcta relación consigo mismo del individuo.36

2 b) Los modos del desprecio37

Al sentido personal de integridad humana se accede solamente por una vía negativa, por la vía indirecta de una38
determinación de los modos de humillación y del daño personal. Es decir, una vía negativa, que asigna primacía39
a la experiencia del daño, a su elaboración y a su definición y que explica, o intenta hacerlo, de manera derivada40
cómo formulamos nuestras ideas de lo que es un bien para nosotros (3). A las formas de auto-relación mencionadas41
se les puede asignar respectivamente tipos de ofensas morales que corresponden a grados de daño psíquico. La42
percepción de estas formas de desprecio puede motivar al sujeto a entrar en una lucha práctica o en un conflicto.43
Para llegar a una autorrealización lograda, el ser humano se encuentra destinado al reconocimiento intersubjetivo44

1

Global Journals LATEX JournalKaleidoscope™
Artificial Intelligence formulated this projection for compatibility purposes from the original article published at Global Journals.
However, this technology is currently in beta. Therefore, kindly ignore odd layouts, missed formulae, text, tables, or figures.



2 B) LOS MODOS DEL DESPRECIO

de sus capacidades y operaciones. Si en alguno de los escalones de su desarrollo tal forma de asentimiento social45
queda excluida, esto abre en su personalidad un hueco psíquico, en el que penetran las reacciones negativas de46
sentimientos tales como la vergüenza o la cólera. Por ello, la experiencia de desprecio siempre va acompañada47
de sensaciones afectivas que pueden indicarle al individuo que se le priva de ciertas formas de reconocimiento48
social (4). Es muy de destacar que el principio de la acción recíproca sea llamado también principio de la49
comunidad. En esta dirección las formas de desprecio expresan la frustración de la reciprocidad y la incapacidad50
de la comunidad humana para corregir el proceso del agravio moral en alguna de sus formas: 1. El primer tipo de51
desprecio concierne a la integridad física de la persona. Son aquellas formas de maltrato en las que la persona es52
forzosamente privada de la oportunidad de disponer libremente sobre su cuerpo. Representa el modo más radical53
de menosprecio personal, ya que el grado de humillación tiene un impacto más destructivo sobre la relación54
práctica del individuo consigo mismo. Lo definitorio de estas formas de maltrato físico, representadas por la55
tortura y la violación, lo constituye no el dolor corporal, sino el emparejamiento de este dolor con el fenómeno56
psíquico de sentirse indefenso frente a la voluntad de otro sujeto, hasta el punto de estar privado de todo sentido57
de la realidad (5). Todo atentado contra la integridad física destruye el principio de confianza en el mundo, la58
certeza de que nadie tocará mi cuerpo si no es de la manera, en el momento y el lugar que yo permita y que en59
caso de ser agredido se me permita defenderme o recibir ayuda de terceros (6). A través de la experiencia de este60
tipo de maltrato, la persona es privada de esa forma de reconocimiento que se expresa en el respeto incondicional61
al control autónomo sobre el propio cuerpo, una forma de respeto adquirida a través de la experiencia emocional62
del proceso de socialización. Este tipo de menosprecio daña la autoconfianza, ya que esa nace y se realimenta de63
la otro-confianza.64

2. El segundo tipo de desprecio se produce cuando una persona es excluida estructuralmente de la posesión65
de determinados derechos dentro de una sociedad. Cualquier miembro de una comunidad tiene el mismo derecho66
a participar en su orden institucional. Si a una persona se le niegan sistemáticamente ciertos derechos de este67
tipo implica que no es merecedora del mismo grado de capacidad moral que los otros miembros de la sociedad.68
Este menosprecio viene representado por la negación de derechos y por el aislamiento social. La experiencia de69
tener ciertos derechos denegados está emparejada con la pérdida de la capacidad de relacionarse como miembro de70
interacción con posesión de iguales derechos que todos los otros individuos, lo que produce una pérdida del respeto71
de sí mismo, el segundo modo de autorrealización. La integridad social queda herida cuando somos desposeídos72
de nuestra segunda naturaleza, la que se constituye en las prácticas sociales humanas, en los conceptos y razones73
con las que se articulan nuestras acciones y que nos confieren una dimensión de ciudadanía. La exclusión nos74
deja al margen de una comunidad que reconoce y se opone al daño (7). 3. El tercer tipo de desprecio implica la75
degradación o menosprecio de los estilos de vida individuales o colectivos. La dignidad de una persona se valora76
por la aceptación social del método de autorrealización en un horizonte de tradiciones culturales dadas en una77
sociedad. El individuo que experimenta este tipo de devaluación social normalmente cae preso de una pérdida de78
autoestima, y, por consiguiente, de la oportunidad de poder entenderse como un ente estimado en sus capacidades79
y cualidades características (8). En el origen de las experiencias de desprecio hemos de dirigir nuestra atención80
inicial al grupo básico de socialización que es el grupo familiar en el cual el valor significativo de sus componentes81
otorga especial relevancia a sus comportamientos relacionales. Los modos del desprecio no representan tanto una82
injusticia como una conducta dañina por la que las personas son heridas en la comprensión positiva de sí mismas83
que han adquirido por vías intersubjetivas (9). c) Las formas del reconocimiento La diferenciación de estas84
tres formas de desprecio nos facilita la llave para clasificar un idéntico número de relaciones de reconocimiento85
mutuo que se presenta como alternativa. A los distintos tipos de ofensas morales les corresponden, en sentido86
positivo, otras tantas formas de reconocimiento. Basta con seguir el hilo de las sensaciones afectivas que se87
asocian con formas de desprecio para establecer qué modalidad de reconocimiento es negada, qué lucha por88
el reconocimiento subyace a la acción de estas personas, aunque no puedan argumentarla. La comunidad es89
el lugar y resultado de la lucha por el reconocimiento: toda lucha por el reconocimiento de sí es una lucha90
por la comunidad. La adquisición del reconocimiento social se convierte en la condición normativa de toda91
acción comunicativa: los sujetos se encuentran en el horizonte de expectativas mutuas, como personas morales y92
para encontrar reconocimiento por sus méritos sociales. Según Honneth las luchas por el reconocimiento están93
desplazando las luchas para la redistribución económica teniendo como objetivo el mejoramiento de las condiciones94
de autonomía de los miembros de nuestra sociedad. Distinguimos Volume XIV Issue II Version I Year ( ) K las95
siguientes formas de reconocimiento o de validación social: 1. En el primer caso de reconocimiento físico, el96
reconocimiento toma la forma de una aprobación emocional y un reforzamiento. Esta relación de reconocimiento97
depende de la existencia concreta y física de otras personas que se reconocen unas a otras con sentimientos98
específicos de aprecio que podríamos denominar amor. Por relaciones amorosas deben entenderse aquí todas99
las relaciones primarias, en la medida en que, a ejemplo de las relaciones eróticas entre dos, las amistades o las100
relaciones padres-hijos estriban en fuertes lazos afectivos (10). Estas actitudes, por lo general no se extienden101
a un amplio número de sujetos sino que son más bien restrictivas, expresándose preferentemente en los espacios102
de relación íntimos y privados. 2. El segundo tipo de reconocimiento implica que demos cuenta o respondamos103
unos de otros como portadores del mismo tipo de derechos. Tiene, por tanto, un carácter tanto cognitivo como104
emocional. Este tipo de reconocimiento esta comprometido con la universalización por dos razones: en primer105
lugar para incrementar la legalidad que garantice las libertades individuales, por otra, por las luchas históricas106
de los colectivos excluidos o marginados en la reclamación de sus derechos. La realización práctica es el respeto107

2



de sí por el cual el sujeto concibe su obrar como una exteriorización de su autonomía moral que es respetada108
por todos. 3. Finalmente, el tercer tipo de reconocimiento es la solidaridad con los estilos de vida de los otros.109
Introduce de nuevo elementos emocionales al componente cognitivo del reconocimiento de derechos: la solidaridad110
y la empatía por la singularidad de los proyectos de vida personales y colectivos de los otros. La identificación111
con el grupo social al que el sujeto pertenece, es experimentada como orgullo por su utilidad en relación a valores112
compartidos con la comunidad.113

3 d) El reconocimiento como instrumento para la psicoterapia114

La teoría del reconocimiento contiene los tres componentes necesarios que podemos exigir a un planteamiento115
terapéutico: primero, proporciona un modelo de organización de los datos biográficos para el análisis; segundo,116
aporta una forma de comprensión de la experiencia, es decir, una hermenéutica; y tercero, posibilita un acto de117
reconocimiento fundado en el valor simbólico del terapeuta. La aplicación de la teoría del reconocimiento a la118
psicoterapia encuentra antecedentes en planteamientos extraídos de varias fuentes.119

Para el psicoanálisis evolucionado a partir de las observaciones de Donald Winnicott y Melanie Klein, los seres120
humanos solo estamos en disposición de desarrollar la autonomía si en el proceso requerido de independencia121
intersubjetiva, nos dejamos caer periódicamente desde de las fronteras del yo, alcanzadas hasta entonces, hasta122
la experiencia de fusión simbiótica con otro ser humano (11). La teoría psicodinámica que contempla al yo como123
algo más que un simple órgano de adaptación, evolucionó hacia la consideración de que su objetivo final no es tan124
solo la supervivencia física sino la preservación de la integridad de la persona y la defensa de sus valores. En el125
estudio del ser humano, el concepto de adaptación se sustituye por otro de mayor complejidad, el de una relación126
significativa en términos de valores. Las relaciones personales con los objetos son esencialmente bilaterales,127
recíprocas por el hecho de ser personales e implican una mutua valoración, una comunicación, la participación de128
cada ser humano en la vida de los demás (12). En la interpretación que realiza Heinz Kohut sobre el dinamismo129
psicológico del ser humano, establece dos direcciones, una que denomina el hombre culpable cuyas metas apuntan130
a la actividad de sus impulsos de modo que predomina el modelo adaptativo impersonal, y una segunda, que131
para nuestro análisis es de mayor interés, el hombre trágico cuyas metas apuntan al desarrollo del sí mismo y132
que solo alcanzará en su afirmación personal dentro de un medio social en el que se sienta realizado (13). En133
resumen, la madurez del sujeto no se mide por su capacidad de control de las necesidades y del entorno, sino por134
la capacidad de apertura a las múltiples facetas de su propia persona expresadas en la interacción comunicativa.135
Las versiones más avanzadas del psicoanálisis han seguido esta línea de desarrollo de modo que Honneth puede136
hablar de un psicoanálisis entendido desde la teoría del reconocimiento (14).137

Tal como adelantábamos en nuestra introducción, Todorov plantea la necesidad de existir como cualidad138
exclusiva de lo humano en comparación con el resto de seres vivos. Esta es solo alcanzable a través de la139
interacción con el otro, que se hace significativo en la relación, en la medida en que nos proporciona la posibilidad140
de tomar conciencia de nuestra propia existencia; un proceso que se inicia en el niño a través de la mirada de141
sus progenitores: una vez dominados sus ciclos biológicos fundamentales, el niño puede ocuparse más del mundo142
circundante. El niño ya no se conforma con mirar a su madre o a su padre, busca atraer y captar sus miradas.143
Quiere ser visto y no solo ver, convirtiéndose la mirada de la madre o del padre en el primer espejo con el cual144
el niño se ve: este momento decisivo marca el nacimiento simultáneo de su conciencia del otro (aquel que debe145
mirarlo) y de sí mismo (aquel a quien el otro mira) y, por lo mismo del nacimiento de la conciencia.146

4 El concepto de incompletud original de147

Rousseau es asumido por Todorov para explicar cómo esta necesidad de existir nunca puede ser colmada148
definitivamente, algo que convierte a la incompletud en constitutiva, de tal manera que la disparidad entre149
su reclamo infinito y su satisfacción, forzosamente parcial y provisional, es algo que nace poco después de nuestro150
nacimiento físico y solo se aplaca en la inconsciencia que precede a la muerte. De esta forma Todorov desarrolla151
su tesis acerca del reconocimiento como amalgama de continuidad ente los humanos; no se trata de una necesidad152
para la sana configuración del ser humano exclusiva de sus inicios, ya que mientras que la madre busca concederle el153
reconocimiento a su hijo, asegurarlo de su existencia; al mismo tiempo, siempre sin darse cuenta, se encuentra ella154
misma reconocida en su papel de agente del reconocimiento por la mirada solicitante de su hijo (15). El terapeuta155
asume la representación de una continuidad simbólica de la comunidad humana que concede el reconocimiento156
negado en la experiencia del paciente. El reconocimiento en terapia familiar tiene una dificultad añadida que157
no parece existir en la terapia individual. En esta la función simbólica del terapeuta es determinante, pero en158
aquella, la simbología se difumina ante el papel real de los miembros de la familia que son los que tienen que159
conceder el reconocimiento. El terapeuta representa a una comunidad mediadora, el espacio público, pero la160
familia es la comunidad reconocedora. No puede ser sustituida por el terapeuta porque donde hay presencia161
real, la simbología toma otras dimensiones secundarias. Para Linares, en un contexto de terapia familiar, el162
reconocimiento y el consuelo pueden revestir formas más elaboradas, que los integran en el conjunto de una163
intervención coherente con el objetivo de modificar la narrativa dominante y propiciar la nutrición emocional164
(16).165

Dentro de las contribuciones de la teoría de la comunicación humana, el grupo de Palo Alto, enfocaba la166
comunicación como el interminable proceso de construcción y validación de los self de cada sujeto, por tanto de167

3



5 E) LOS RECONOCIMIENTOS ESPURIOS

reconocimiento de una identidad ofrecida al intercambio intersubjetivo. Esto es parte del compromiso profesional168
de la ayuda psicológica: la cooperación en esta construcción. La comunicación como compromiso, establece un169
grado de responsabilidad mutua entre los que interactúan en un contexto. Toda conducta es siempre un mensaje170
de solicitud o evitación de validación del self, una propuesta de compromiso en el reconocimiento. En este171
compromiso podemos fluctuar entre varias posibilidades de manifestar nuestra actitud respecto de la propuesta172
de self: a. Desconfirmación: es el no ser visto, no ser tenido en cuenta, sería el desprecio. b. Confirmación: es un173
factor de estabilidad sólo si lo es en su valoración positiva. c. Rechazo: no es aceptada la imagen que se propone174
(17).175

El oyente, en su atención, reconoce al hablante y tiene la capacidad de hacerlo ser, de colaborar con él en176
la construcción de su persona, en su individualización. Para Hannah Arendt no existe nada ni nadie en este177
mundo cuya misma existencia no presuponga un espectador (18). El terapeuta se convierte en el espectador178
comprometido con el que puede contar el paciente en tanto portador del sufrimiento generado por el discurso179
social. Nadie existe en singular desde el momento en que hace su aparición; está destinado a ser percibido180
por alguien. Existir significa estar movido por una necesidad de apertura, de mostrase, que en cada uno se181
corresponde con su capacidad de aparecer. Una consecuencia de la apertura a la relación interpersonal es el self.182
En toda comunicación existe una propuesta de relación sobre la base de una identidad. Para Castilla del Pino183
el self es la imagen instrumental con la que el sujeto se presenta en y para la situación; un intermediario del184
sujeto para la situación. Es la representación con la cual el sujeto se propone obtener de los demás la mejor de185
las imágenes posibles, cara a la interacción y a la satisfacción desiderativa derivada de ella, en suma, un mensaje186
mediante el cual pretende que el otro, por una parte, se forme la imagen que él anhela provocar y, por otra, que187
acepte su propuesta (19). Aparecer en el mundo de los humanos implica siempre parecerle algo a otros, y este188
parecer cambia según el punto de vista y la perspectiva de los espectadores.189

El sí mismo, la identidad de uno, quién es el que uno es, cómo se valora y cómo le valoran a uno es una190
formación mental funcional e imaginaria, una inferencia que el sujeto obtiene de la idea que tiene de sí mismo191
y de la idea que cree que los demás tienen de él (20). El sí mismo es un yo que habla de sí, una identidad192
narrativa al que se accede por la hermenéutica al hablarle a un tú. El self es la totalización de la idea que tengo193
de mí mismo en esa esfera de mis acciones concretas de ahora, más la idea que los demás tienen de mí, más la194
idea que yo me formo de lo que los demás piensan de mí (21). El acto de adquirir una identidad se difracta en195
todos los textos en los que aparece y somos de esta manera, muchos. Esta quiebra puede hacernos soñar en un196
lugar unitario de significación donde ser alguien, no muchos (22). Además de la necesidad de auto-exhibirse, los197
humanos también se presentan de obra y palabra mediante la acción y el discurso, y así indican cómo desean198
aparecer, es decir, realizan una elección deliberada de lo que se puede mostrar y de lo que hay que ocultar.199
Siempre se es el mismo yo pero no la misma persona que es un proceso de creación. La ansiedad y la depresión200
expresan la alarma o la herida en el self y, en última instancia, remiten a él. Mediante la acción y el discurso201
los seres humanos muestran quienes son, revelan activamente su personal e única identidad, y hacen aparición202
en el Volume XIV Issue II Version I Year ( ) K mundo humano. El desvelamiento de quién en lugar de qué,203
está implicado en todo lo que dice y hace. Pero su revelación casi nunca puede realizarse como fin voluntario,204
como si uno poseyera y dispusiese de este quién de la misma manera que de sus cualidades. Por el contrario,205
es más probable que el quién que se presenta tan claro e inconfundible a los demás, permanezca oculto para la206
propia persona. Esta quiebra en la modalidad de la presentación define el espacio que puede cubrir el terapeuta207
ya que, desde una relación intersubjetiva establecida en un marco ético, está en condiciones de colaborar en una208
construcción saludable de la personalidad.209

5 e) Los reconocimientos espurios210

Tras esta propuesta se oculta un problema crucial de las formas modernas de relato del yo: las contradicciones211
o disimetrías pragmáticas que se introducen al narrarnos a nosotros mismos, las que existen entre el texto y212
el contexto; en suma el problema de la verdad y el problema de la falsedad de todo relato del yo. Hay una213
distancia entre el yo que narra y el yo del relato. La intención del yo que narra es establecer un sentido214
para el presente desde la constitución actual de su identidad (25). Partimos pues, de la constatación de la215
resistencia que opone a la idea de reciprocidad la disimetría originaria que se abre entre la idea del uno y la216
idea del otro. Este conflicto nos enfrenta con el problema de los reconocimientos espurios consecuencia de la217
intranquilidad generada por la autorepresentación permanente. Porque por el miedo de no poder corresponder a218
las expectativas intersubjetivas, cada persona se esfuerza en conseguir una presentación de sí mismo que promete219
más de lo que es capaz de cumplir de hecho, esperando conseguir un grado más amplio de reconocimiento220
social, convirtiéndose en víctima de la externalización de sus orientaciones de acción al sucumbir a la presión221
de presentar una imagen sobrevalorada de sí mismo (26). A esta limitación se incorporan las dudas sobre que222
las prácticas de reconocimiento no efectúan un fortalecimiento de los sujetos sino, al contrario, su sometimiento:223
mediante procesos de reconocimiento mutuo, así se deja resumir la objeción, los individuos son ejercitados en224
una determinada relación consigo mismos que los motiva para una asunción voluntaria de tareas u obligaciones225
socialmente útiles (27). f) Fuentes del reconocimiento Llegado este punto el terapeuta se pregunta ¿Cómo pues226
reconocer terapéuticamente? Las fuentes de reconocimiento difieren hasta el punto de ser opuestas. De un227
lado hemos visto que se encuentra el asombro admirativo ante el espectáculo de la vida, pero no olvidemos228
otra fuente quizá más oscura, el terrible extremo de haber sido arrojado a un mundo cuya hostilidad resulta229

4



abrumadora, del que el ser humano hace todo lo posible por escapar. La mirada entonces debe dirigirse a las230
prácticas de humillación o envilecimiento a través de las cuales les es escatimada a los sujetos una forma fundada231
de reconocimiento social y con ello una condición decisiva de la formación de su autonomía. El reconocimiento232
de sí por parte de la persona actuante y sufriente se caracteriza como saberse capaz de ciertas realizaciones. La233
posición activa del terapeuta estriba en su comportamiento racional con el que puede reaccionar a las cualidades234
valiosas de una persona y saber explicitar esa capacidad de acción en el encuentro clínico mediante una perspicaz235
percepción de los valores del paciente.236

Paul Ricoeur en su desarrollo de la fenomenología de la persona capaz (28) c. Poder contar y poder contarse.237
La concentración de la vida en la forma de un relato es capaz de dar un punto de apoyo al objetivo ético de la238
vida buena.239

Mientras que con el conocimiento de una persona nos referimos a su identificación como individuo, con240
el reconocimiento podemos designar el acto expresivo mediante el cual es conferido a aquel conocimiento el241
significado positivo de una apreciación, es decir, un medio lingüístico que permita la emergencia en la realidad242
social de hechos no percibidos hasta entonces (23). Hannah Arendt con su exquisito sentido del otro, señala que,243
dado que las personas aparecen en el mundo de las apariencias, necesitan espectadores, y aquellos que acuden244
como espectadores a la fiesta de la vida tienen numerosos pensamientos de admiración que se expresan en palabras.245
Sin espectadores, el mundo sería imperfecto; el participante, absorto como está en cosas concretas y apremiado246
por actividades urgentes, es incapaz de ver cómo las cosas del mundo y los acontecimientos particulares de la247
esfera de los asuntos humanos se adaptan y producen una armonía que, en sí misma, no se da a la percepción248
sensible, y este invisible en lo visible permanecería desconocido para siempre si no hubiera un espectador que lo249
cuidase, lo admirase, ordenase las historia y las pusiese en palabras (24). Esta reflexión expresa el posicionamiento250
narrativo propio de un terapeuta orientado al recono-cimiento.251

Aprender a contarse es también aprender a contarse de otra manera. Una historia de vida se mezcla con252
la de los otros, de modo que el enmarañamiento en historias, lejos de constituir una complicación secundaria,253
debe considerarse la experiencia principal de la materia. Es en la prueba de la confrontación con otro, ya se254
trate de un individuo o de una colectividad, donde la identidad narrativa revela su fragilidad, donde los recursos255
de configuración se pueden convertir en recursos de manipulación. d. Imputabilidad y responsabilidad. Para256
Ricoeur, con la imputabilidad, la noción de sujeto capaz alcanza su más alta significación. Es considerado257
imputable el sujeto que debe reparar los daños y sufrir pena. La idea de responsabilidad sustrae la de258
imputabilidad a su reducción puramente jurídica. Su virtud primera consiste en subrayar la alteridad implicada en259
el daño o perjuicio más que el solo precepto que se transgredió. En la responsabilidad no se oculta el sufrimiento260
primero que es el de la victima. En virtud de este desplazamiento del énfasis, la idea de prójimo vulnerable261
tiende a remplazar a la de daño cometido. Estos dos principios deben guardar un equilibrio pues la inflación de262
alguno de ellos podría girar hacia la indiferencia de los dañados o hacia la anulación del carácter propio de la263
acción. La persona sigue siendo el autor de esta acción íntima que consiste en evaluar sus actos, singularmente264
en la condición de retrospección. La misma persona sufriente es la que se reconoce como agente en una intención265
de vida realizada que se ha visto truncada. Al distinguirse las decisiones intencionales, se distinguen las virtudes266
que posee la persona y que son, en definitiva, el meollo del acto de reconocimiento. Sin embargo en la historia de267
cualquier vida existe el peso de lo que se hizo, y no sólo de lo que se hizo intencionalmente. e. El mantenimiento268
de la identidad: la promesa. La promesas se presenta como una dimensión nueva de la idea de capacidad y como269
la recapitulación de los poderes anteriores: poder prometer presupone poder decir, poder actuar sobre el mundo,270
poder contar y formar la idea de la unidad narrativa de una vida, en fin, poder imputarse a sí mismo el origen271
de sus actos.272

g) El momento de la devolución Estos aspectos remarcados por Ricoeur, nos permiten llenar de contenido273
pertinente la devolución terapéutica que el paciente espera y de la que el profesional se ha hecho deudor en el274
contrato terapéutico. Una devolución bien construida inspirada en la teoría del reconocimiento debiera incluir275
estos contenidos: 1. Explicitación del modo del menosprecio elaborado en la narración del paciente que el276
terapeuta ha creído detectar y su consenso con el paciente ya que el punto de apoyo esencial es el malestar o la277
protesta del afectado. 2. Explicitación del derecho a la queja y al síntoma ante una situación de dominio social278
que solamente permite exponerlo en ámbitos restringidos como la consulta. El malestar es la forma de protesta279
posible para muchas personas que experimentan el menosprecio en alguna de sus formas. 3. Connotación positiva280
elaborada de acuerdo a los elementos de la narración que permitan el acceso al reconocimiento. La connotación281
positiva es el instrumento verbal más elemental del que disponemos. Pero no debemos confundir su característica282
de recurso primario como si de un instrumento inocuo se tratara. La connotación positiva, instrumento de283
marcada raíz cognitiva utilizado en múltiples procedimientos de terapia individual o familiar, en este contexto284
de validación, es un juicio positivo de valor, una interpr-etación favorable de un rasgo de la persona. Surge285
de una apreciación aparecida en la escucha clínica, en el despliegue de la historia. No es una adulación ni un286
consuelo. Realza un valor de la persona puesto en acción como consecuencia de la crisis. No se da valor a la287
crisis misma sino a la persona agente o sufriente de la crisis. Pretende un reconocimiento y validación positiva288
del self. Su elaboración requiere un enorme esfuerzo de atención en el terapeuta para que sea digna de crédito289
por parte del paciente (29). Su construcción implica una sujeción realista: debe referirse de forma significativa a290
capacidades efectivamente manifestadas en el relato del paciente. Otro aspecto importante en su construcción es291
que se refieran a valores morales actuales, vivos en el conjunto de la sociedad. Por último debe incluir una faceta292

5



7 III.

de racionalidad, es decir, de argumentación convincente para el paciente al realizar otra lectura de la historia a la293
que abocó. 4. Exposición de los enigmas sobre lo que el paciente hará en su comunidad social con el conocimiento294
de sí y de las patologías sociales que han intervenido en la gestación de su malestar. Se establece una tensión295
entre normalización como comprensión de una respuesta adecuada al agravio sufrido e individualización como296
ser humano que ha adquirido una visión crítica del sufrimiento.297

II.298

6 Conclusiones299

La psicoterapia basada en el reconocimiento proporciona la integración de principios bioéticos en las Volume XIV300
Issue II Version I Year ( ) K entrañas mismas del proceso de análisis del sufrimiento y en las líneas de resolución301
de conflictos.302

7 III.303

Bibliografía 1304

1© 2014 Global Journals Inc. (US)

6



[Castilla Del Pino et al. ()] , C Castilla Del Pino , La , Culpa . Alianza Editorial 1979. p. 84.305

[Castilla Del ()] , Pino Castilla Del . C. Introducción a la Psiquiatría I. Alianza Universidad (ed.) 1980. p. .306

[Thiebaut et al. ()] , C Thiebaut , . Del Nombrar , Visor . 1990. Madrid. p. 194.307

[Thiebaut and Mal ()] , C Thiebaut , Mal . Azafea. Rev. Filos 2005. 7 p. .308

[Millet and Daño ()] , Marrades Millet , J Daño . Azafea. Rev. filos 2005. 7 p. .309

[Thiebaut and Mal ()] , C Thiebaut , Mal . Azafea. Rev. Filos 2005. 7 p. .310

[Arendt ()] , H Arendt . Paidós Básica 2007. p. .311

[Arendt ()] , H Arendt . Paidós Básica 2007. p. .312

[Ricoeur ()] Caminos del reconocimiento, P Ricoeur . 2005. Trotta, Madrid. p. .313

[Honneth ()] Crítica del agravio social. Patologías de la sociedad contemporánea. FCE, BB.AA, A Honneth .314
2009. p. .315

[Honneth ()] ‘El reconocimiento como ideología’. A Honneth . Isegoría 2006. 35 p. .316

[Guntrip] ‘El self en la teoría y terapia psicoanalíticas’. H Guntrip . Amorrortu editores. BB.AA 1971 p. .317

[Castilla Del Pino ()] ‘El sujeto como sistema’. C Castilla Del Pino . Isegoría 1999. 20 p. .318

[Thiebaut ()] Historia del nombrar. Visor, C Thiebaut . 1990. Madrid. p. .319

[Linares ()] Identidad y narrativa. Paidós, J L Linares . 1996. Barcelona. p. .320

[Honneth ()] ‘Integridad y desprecio’. A Honneth . Isegoría 1992. 5 p. .321

[Honneth ()] ‘La lucha por el reconocimiento. Por una gramática moral de los conflictos sociales’. A Honneth .322
Crítica 1997. p. .323

[Honneth ()] La lucha por el reconocimiento. Por una gramática moral de los conflictos sociales, A Honneth .324
1997. Barcelona, Crítica. p. 161.325

[Honneth ()] La lucha por el reconocimiento. Por una gramática moral de los conflictos sociales, A Honneth .326
1997. Barcelona, Crítica. p. 164.327

[Honneth ()] La lucha por el reconocimiento. Por una gramática moral de los conflictos sociales, A Honneth .328
1997. Barcelona, Crítica. p. .329

[Kohut ()] ‘La restauración del sí-mismo’. H Kohut . Paidós 1980. p. .330

[Honneth ()] La sociedad del desprecio, A Honneth . 2011. Trotta, Madrid. p. .331

[Honneth ()] La sociedad del desprecio, A Honneth . 2011. Trotta, Madrid. p. .332

[Todorov ()] ‘La vida en común. Ensayo de antropología general’. T Todorov . Taurus. Madrid 2008. p. .333

[Todorov ()] ‘La vida en común. Ensayo de antropología general’. T Todorov . Taurus. Madrid 2008. p. .334

[Watzlawick et al. ()] Teoría de la comunicación humana, P Watzlawick , Beavin Bavelas , Jackson , Dd . 1997.335
Barcelona: Herder. p. .336

[Honneth ()] Teoría de la relación de objeto e identidad posmoderna. En Honneth A. La sociedad del desprecio,337
A Honneth . 2011. Trotta, Madrid. p. .338

[Boxó Cifuentes and Soria ()] ‘Trabajando con la queja (I): escuchar, connotar y esperar’. J R Boxó Cifuentes ,339
Alcaine Soria , FA . Med fam Andal 2011. 12 (2) p. .340

7


	1 Introducción
	2 b) Los modos del desprecio
	3 d) El reconocimiento como instrumento para la psicoterapia
	4 El concepto de incompletud original de
	5 e) Los reconocimientos espurios
	6 Conclusiones
	7 III.

